



#### 2 KEDOSHIM

### WHEN YOU LOVE ENOUGH TO CARE

Seeing Another Person for Who They Really Are

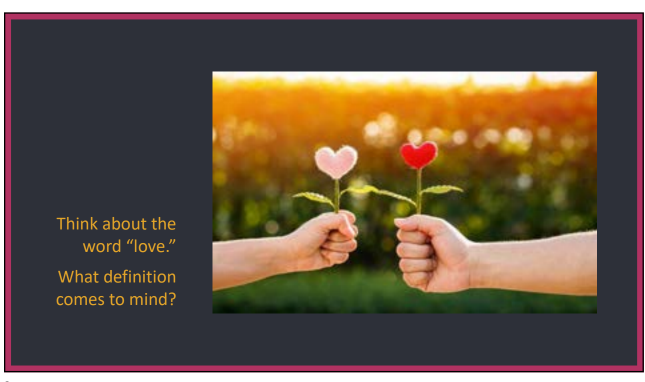
1

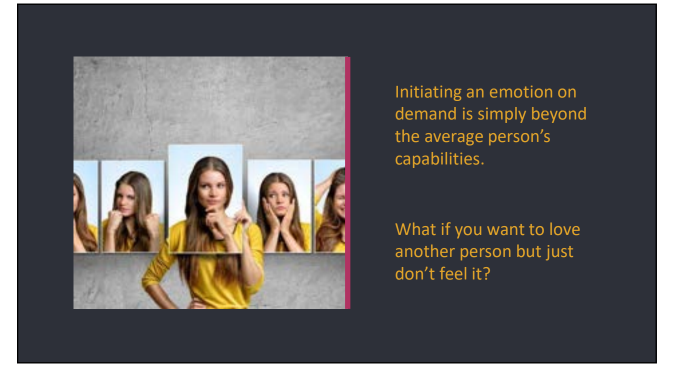
#### *Parshah* Overview *Kedoshim*

The parshah of Kedoshim begins with the statement: "You shall be holy, for I, the L-rd your G-d, am holy." This is followed by dozens of mitzvot (Divine commandments) through which the Jew sanctifies him- or herself and relates to the holiness of G-d.

These include: the prohibition against idolatry, the mitzvah of charity, the principle of equality before the law, the laws regarding Shabbat, sexual morality, honesty in business, honor and awe of one's parents, and the sacredness of life.

Also in *Kedoshim* is the dictum, "Love your fellow as yourself," which the great sage Rabbi Akiva called "a central principle of Torah," and about which Hillel said, "This is the entire Torah; the rest is commentary."





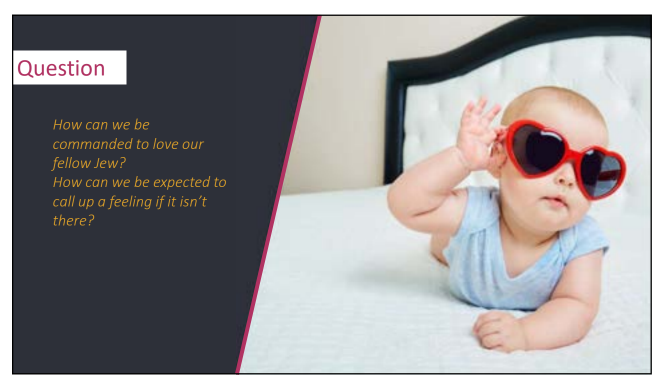
#### TEXI

LEVITICUS 19·1

You shall neither take revenge on nor bear a grudge against the members of your people; you shall love your fellow as yourself. I am G-d.

לאׁ תִּקֹם וְלֹאׁ תִטֹר אֶת בְּנֵי עַמֶּךְ, וְאָהַבְתָּ לְרֵעֲךְ כָּמוֹךְ, אֲנִי ה':

5



#### TEX

2A

RABBI CHEZKIAH BEN MANO'ACH, CHIZKUNI, LEVITICUS, AD LOC The Torah was careful not to write "Love your fellow **as you love** yourself," as this is impossible for human beings to do.

Rather, it states, "Love **to** your fellow" [with a *lamed*]. In other words, you should love to do kind things for another as you would love for others to do for you.

אינו אומר ״ואהבת רעך כמוך״, דאי אפשר לעשות כן.

אלא ״לרעך״, פירוש, ״ואהבת״ לעשות לו טובה כמו שאתה אוהב שיעשה הוא לך.

7

#### TEXT

2B

RABBI YITZCHAK BEN YEHUDAH HALEVI, PAANE'ACH RAZA, PARSHAT KEDOSHIM "Love your fellow as yourself." But how is it possible to love someone else as yourself?

The verse doesn't say to love "re'acha" (רעך)—your fellow"; rather, it says "lere'acha" (לרעך)—that which belongs to your fellow."

In other words, treat another person's property with the same care as your own, and strive to protect it.

״ואהבת לרעך כמוך״. וקשה, איך אפשר שיאהב את רעהו כגופו?

ויש לומר, ״רעך״ לא כתיב כאן, אלא ״לרעך״, כלומר השייך לרעך,

דהיינו שיהא ממונו חביב עליך ולהצילו כשלך.



#### לרעך

To behave in a loving way toward another.

A behavior.

9

#### TFXT

ONIDES,
SEFER

POSITIVE MITZVAH 206 This mitzvah commands us to love our fellow in a manner similar to the love we have for ourselves. We should direct that same level of dedication to loving and being merciful toward a friend. This applies to their body, their financial concerns, and anything they have or desire.

Additionally, whatever you desire for yourself, you should desire for another person. As the verse states, "[You must] love your neighbor as [you love] yourself."

הציווי שנצטוינו לאהוב זה את זה כמו שאנו אוהבים את עצמנו, שתהיה חמלתי ואהבתי לבן דתי כאהבתי וחמלתי לעצמי בממונו וגופו וכל מה שיש לו ומה שהוא חפץ.

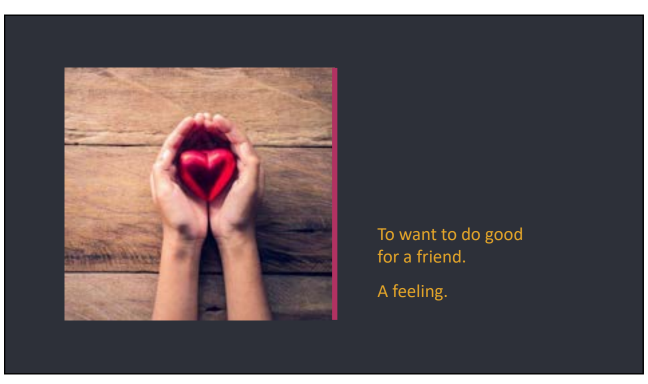
וכל מה שארצה לעצמי, ארצה לו כמוהו, וכל מה שלא ארצה לעצמי או לידידי, לא ארצה בשבילו כמוהו. והוא אמרו יתעלה: "ואהבת לרעך כמוך".



[The verse states,]
"Love your fellow as yourself."
Rabbi Akiva said:
"This is a central principle in Torah."

ואהבת לרעך כמוך". אמר רבי עקיבא: זה כלל גדול בתורה.

11

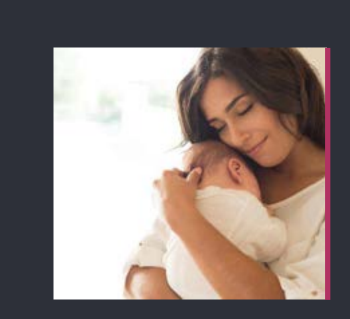


#### TEXT

MISHNAH, AVOT 3:14 The people of Israel are so beloved, they are called "children of G-d." As a sign of even greater love, it was made known to them that they are called children of G-d, as it is said, "You are children of the L-rd your G-d" (Deuteronomy 14:1).

חֲבִיבִין יִשְׂרָאֵל שֶׁנְקְרְאוּ בָּנִים לַמָּקוֹם. חִבָּּה יְתֵרָה נוֹדַעַת לָהֶם שֶׁנִקְרְאוּ בָנִים לַמָּקוֹם, שֶׁנֶאֶמַר: ״בָּנִים אַתֶּם לַה' אֱלֹדֵיכֶם״ (דְבָרִים יד, א.)

13



It is most natural to feel love for one's immediate family....

How can we be expected to *feel* for our Jewish family the same way we would for our actual family?

#### TEXT

6 I SHMUEL DE UCEDA, MIDRASH

AD LOC

The Mishnah states, "The Jewish people are so beloved, they are called children of G-d." Indeed, on a soullevel, we are called children of G-d.

אמר ״חביבין ישראל שנקראו בנים למקום״, ובבחינת הנשמה נקראים בניו יתברך.

15

#### TEXT

## **7A**I SHNEUR

Through following the foregoing instructions—of viewing one's body as lowly and abominable, and rejoicing only in matters of the soul—it becomes possible to fulfill the commandment of "Love your fellow as yourself" toward every Jew, from young to old.

[This is] especially so if you consider that all souls complement one another and have one Father. This is why all Jews are called brothers—because we are literally brothers at the root of our souls in G-d's oneness. It is only our bodies that are separate.

והנה על ידי קיום הדברים הנזכרים לעיל להיות גופו נבזה ונמאס בעיניו, רק שמחתו תהיה שמחת הנפש לבדה, הרי זו דרך ישרה וקלה לבוא לידי קיום מצות ואהבת לרעך כמוך לכל נפש מישראל למגדול ועד קטן. . .

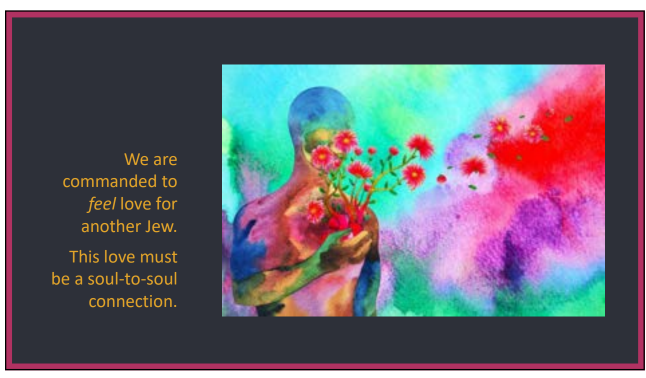
בשגם שכולן מתאימות ואב אחד לכולנה, ולכן נקראו כל ישראל אחים ממש מצד שורש נפשם בה' אחד, רק שהגופים מחולקים. TEXT
7B
ABBI SHNEUR
ZALMAN OF
LIADI, IBID.

Those who view their body as primary and their soul as secondary are incapable of reaching true love and brotherhood, only love that is contingent upon an outside factor.

ולכן העושים גופם עיקר ונפשם טפלה, אי אפשר להיות אהבה ואחוה אמיתית ביניהם, אלא התלויה בדבר לבדה.

17





It's hard enough getting in touch with our own soul. We must tap into another person's soul. . . .

How is this even possible?

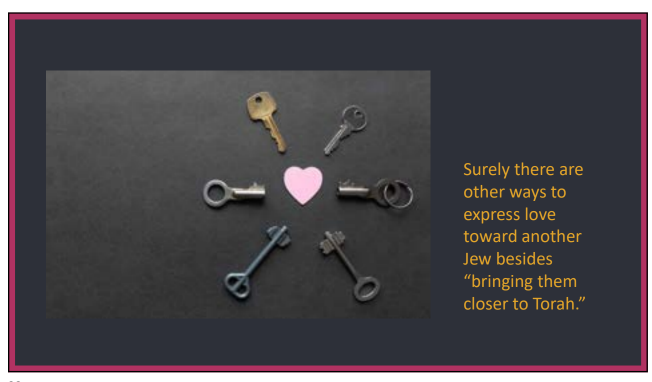
# 8 MISHNAH, AVOT 1:12

Hillel says, "Be like the students of Aaron, loving peace and pursuing peace, loving one's fellow creatures, and bringing them close to the Torah." הָלֵל אוֹמֵר: הֶוֵי מִתַּלְמִידִיוּ שָׁל אַהְרֹן — אוֹהֵב שָׁלוֹם וְרוֹדֵף שָׁלוֹם, אוֹהֵב אֶת הַבְּרִיוֹת וּמְקָרְבָן לַתּוֹרָה.

21

# RABBI SHNEUR ZALMAN OF LIADI, TANYA, LIKUTEI AMARIM, CH. 32

[Hillel refers to] those who are distant from G-d and His service, and are therefore called mere "creatures." ההרחוקים מתורת ה' ועבודתו, ולכן נקראים בשם בריות בעלמא.



#### TEXT

10 MONIDES, *MISHNEH* LAWS OF Every Jew is commanded to love every Jew like him- or herself. As the verse states, "Love your fellow as yourself" (Leviticus 19:18).

Therefore, speak positively about them, and be careful with their possessions and with their honor, just as you would for yourself. מצוה על כל אדם לאהוב את כל אחד ואחד מישראל כגופו, שנאמר: "ואהבת לרעך כמוך".

לפיכך צריך לספר בשבחו ולחוס על ממונו כאשר הוא חס על ממון עצמו ורוצה בכבוד עצמו.

#### TEX

11

MENACHEM
MENDEL
SCHNEERSON,
LIKUTEI SICHOT 17,
PP. 220–221

With the words "bringing them close to Torah," Hillel is pointing out that although we must love every Jew, we may not compromise on our Torah standards when doing so.

The love we must exhibit ought to draw others close to Torah, but never by lowering or compromising the Torah to an unholy level.

איז ידוע דער הסבר, אז דערמיט באווארענט די משנה, אז מען זאל ניט מאכן קיין פשרות חס ושלום בתורה צוליב אהבת ישראל.

דער "אוהב את הבריות" דארף זיין אין אן אופן פון מקרב זיין די בריות צו תורה, און ניט להיפך חס ושלום — צו אראפנידערן די תורה צו רוח הבריות, דורך מאכן פשרות אין תורה.

25



#### TEX

**12A** 

DOVBER SCHNEERSOHN, SEFER HAMAAMARIM 5672, P.1252 As it is sourced in G-d's essence, the soul is even higher than Torah. The proof for this is from the concept of *teshuvah*.

Even someone who violated every precept in Torah can still return to G-d. Nothing can stand in the way of his *teshuvah*. This can only be due to the superiority of the soul.

אבל כמו שהן בעצמות, הנשמות הן למעלה מתורה שהם מושרשין בעצמותו ממש כביכול . . .

וראיה מוכחת על זה הוא מהתשובה, שהרי גם מי שעבר רחמנא ליצלן על כל התורה כולה, אין לך דבר שעומד בפני התשובה, וזה רק מצד מעלת הנשמות.

27

#### TEXT

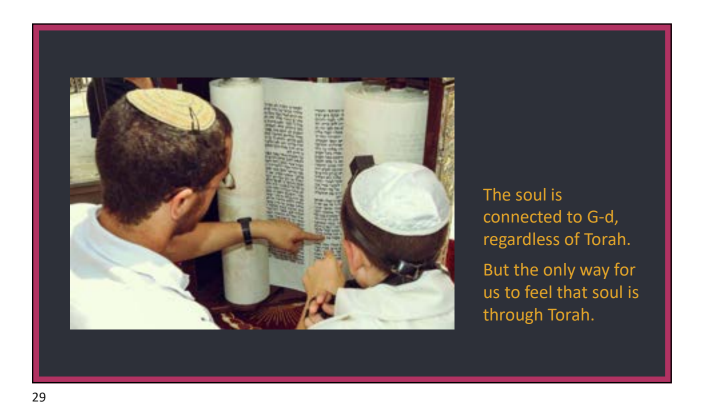
12B

MENACHEM MENDEL SCHNEERSON, LIKUTEI SICHOT 17, Inasmuch as a Jew's soul is rooted in a loftier space than even the Torah itself, a Jew remains "a Jew" even after sin.

No matter how much a Jew has sinned, he does not lose his status as a Jew.
This is because the soul's connection with G-d is not contingent upon its level of Torah and mitzvah performance.

מצד דעם וואס בשורש זיינען נשמות ישראל העכער פון תורה, איז — "ישראל . . . אף על פי שחטא ישראל הוא".

וויפל עבירות א איד זאל ניט באגיין רחמנא ליצלן, ווערט ער ניט אויס איד חס ושלום, ווייל די התקשרות פון דער (עצם ה) נשמה פון א אידן צום אויבערשטן איז ניט אפהענגיק אין זיין עבודה אין תורה ומצות.



TEXT 13 A person's soul is a candle of G-d, revealing its inner-most recesses. בר ה' נִּשְׁמַת אָדֶם,

#### TEX<sup>\*</sup>

**14** BE, RABB

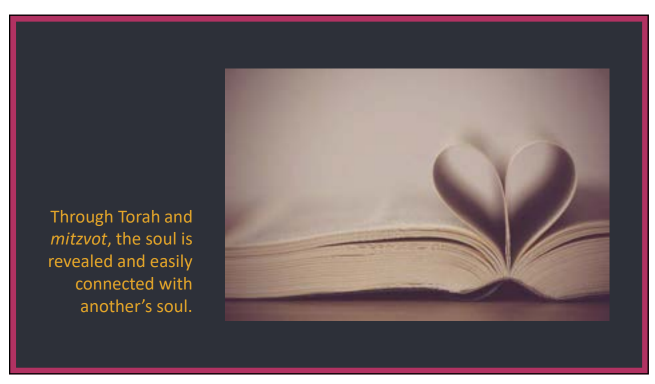
THE REBBE, RABBI MENACHEM MENDEL SCHNEERSON, LIKUTEI SICHOT 17, P. 223 The core quality of a Jew must manifest through Torah. As such, when another Jew remains distant from Torah, the true harmony and love that exists between that Jew and all other Jews cannot be truly manifest. The reality that they all share a common soul is left untapped.

Precisely through bringing another closer to Torah, thus connecting them with G-d, we can appreciate—and feel—the essential quality of a Jew, higher even than Torah.

וויבאלד אז אויך די עצמיות'דיקע מעלה פון אידן מוז קומען לידי גילוי דורך תורה, קומט אויס, אז ווען דער צווייטער בלייבט רחוק פון תורה, קען ניט זיין דער ריכטיקער דערהער אין דעם שלום ואחדות אמיתית וואס איז דא צווישן אים און אלע אידן (אז מ'איז "אחים ממש מצד שורש נפשם").

דוקא דורך דעם וואס מ'איז ״מקרבן לתורה״ — מ׳פארבינדט זיי מיט אורייתא און דורך דעם מיט קודשא בריך הוא — הערט זיך דעמאלט (באופן גלוי) אויך די עצמיות'דיקע מעלה פון אידן וואס איז העכער פון תורה.

31



## 1 E X I 15 TALMUD

There was a story of a gentile who came before Shamai and asked him, "Please convert me to Judaism, but teach me the entire Torah while I stand on one foot."

Shamai chased him away with a yardstick.

The man came before Hillel and likewise asked him for conversion, and to teach him the whole Torah on one foot. Hillel said to him, "That which you resent, don't do to your fellow. This is the whole Torah; the rest is commentary. Go and learn."

שוב, מעשה בנכרי אחד שבא לפני שמאי, אמר ליה: "גיירני על מנת שתלמדני כל התורה כולה כשאני עומד על רגל אחת!" דחפו באמת הבנין שבידו.

בא לפני הלל, גייריה. אמר לו:

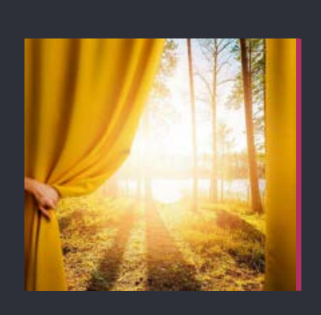
"דעלך סני לחברך לא תעביד — זו היא כל התורה כולה, ואידך פירושה הוא. זיל גמור."

33



Ahavat Yisrael = the whole Torah.

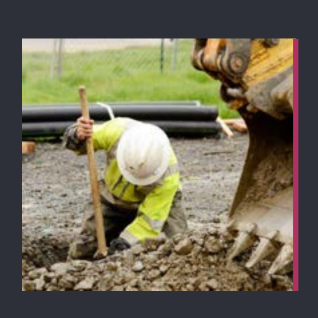
How can Hillel exaggerate like that?



The mission of Judaism is to reveal the hidden light.

It is therefore quite appropriate to refer to this one mitzvah as the entire Torah.

35



Just like a wellspring, when love seems to dry up, the answer is to dig deeper.

Digging deeper requires tools.
Torah guides us to the deepest point.



