

# **CHUKAT**

THE POWER OF LETTING GO

Forgiveness, Healing, and the Path to True Unity

## PARSHAH OVERVIEW

Chukat

Moses is taught the laws of the red heifer, whose ashes purify a person who has been contaminated by contact with a dead body.

After forty years of journeying through the desert, the people of Israel arrive in the wilderness of Zin. Miriam dies, and the people thirst for water. G-d tells Moses to speak to a rock and command it to give water. Moses gets angry at the rebellious Israelites and strikes the stone. Water issues forth, but Moses is told by G-d that

neither he nor Aaron will enter the Promised Land.

Aaron dies at Hor Hahar (Mount Hor) and is succeeded in the high priesthood by his son Eleazar. Venomous snakes attack the Israelite camp after yet another eruption of discontent in which the people "speak against G-d and Moses"; G-d tells Moses to place a brass serpent upon a high pole, and all who will gaze Heavenward will be healed. The people sing a song in honor of the miraculous well that provided

them with water in the desert.

Moses leads the people in battles against the Emorite kings Sihon and Og (who seek to prevent Israel's passage through their territory) and conquers their lands, which lie east of the Jordan River.

#### QUESTION FOR DISCUSSION

Is our obligation to forgive limited to ensuring the antagonist won't be punished, or does it obligate us to love them in our hearts?

Is there also a moral imperative to help our former antagonists become the best they can be and attain redemption?



#### **RASHI RULES**

- 1. Every word of Rashi is precise.
- 2. Rashi comments on something the *first* time it appears in the Torah.

#### TEXT 1

*Numbers 21:4-9* 

- ד. וַיִּסְעוּ מֵהֹר הָהָר דֶּרֶךְ יַם סוּף לִסְבֹב אֶת אֶרֶץ אֱדוֹם, וַתִּקְצַר נָפָשׁ הָעָם בַּדְרֶךְ.
- ה. וַיְדַבֵּר הָעָם בֵּאלֹקִים וּבְמֹשֶׁה: לְמָה הֶעֶּלִיתֻנוּ מִמִּצְרַיִם לְמוּת בַּמִּדְבָּר, כִּי אֵין לֶחֶם וְאֵין מֵיִם, וְנַפְּשֵׁנוּ קַצָּה בַּלֶחֶם הַקְלֹקֵל.
- ו. וַיְשַׁלַח ה' בָּעָם אֵת הַנְחָשִׁים הַשְּׂרָפִים, וַיְנַשְׁכוּ אֶת הָעָם, וַיָּמָת עַם רָב מִישִׂרָאֵל.

- 4. They journeyed from Mount Hor by way of the Red Sea to go around the land of Edom, and the people's souls became impatient because of the [long] journey.
- 5. The people spoke against G-d and Moses, saying, "Why did you bring us up from Egypt to die in the wilderness? There is no bread or water, and our soul loathes this miserable bread."
- 6. G-d sent fiery serpents among the people, and they bit the people, and many people of Israel died.

### TEXT 1

Numbers 21:4-9

- ז. וַיָבֹא הָעָם אֶל מֹשֶׁה וַיֹּאמְרוּ: חָטָאנוּ כִּי דְבַּרְנוּ בַה' וָבָךְ, הִתְפַּלֵל אֶל ה' וְיָסֵר מֵעְלֵינוּ אֶת הַנְחָשׁ, וַיִּתְפַּלֵל מֹשֶׁה בְּעַד הַנְחָשׁ, וַיִּתְפַּלֵל מֹשֶׁה בְּעַד
- ח. וַיּאמֶר ה' אֶל מֹשֶׁה: עֲשֵׂה לְךָּ שָׂרָף וְשִׁים אֹתוֹ עַל נֵס, וְהָיָה כָּל הַנְשׁוּךְ וְרָאָה אֹתוֹ וְחָי.
- ט. וַיַעשׁ מֹשֶׁה נְחֵשׁ נְחֹשֶׁת
  וַיְשִׁמְהוּ עַל הַנֵס, וְהָיָה אָם נְשַׁךְּ
  הַנְחָשׁ אֶת אִישׁ, וְהִבִּיט אֶל נְחֵשׁ
  הַנְחֹשֵׁת וַחָי.

- 7. The people came to Moses and said, "We have sinned, for we have spoken against G-d and you. Pray to G-d that He remove the serpents from us." And Moses prayed on behalf of the people.
- 8. G-d said to Moses, "Make yourself a fiery snake and place it on a pole. And anyone who is bitten will look at it and live."
- 9. Moses made a copper snake and placed it on a pole; it came to pass that if a serpent had bitten a man, he would look at the copper snake and live.

#### TEXT 1B

Rashi, Numbers 21:8

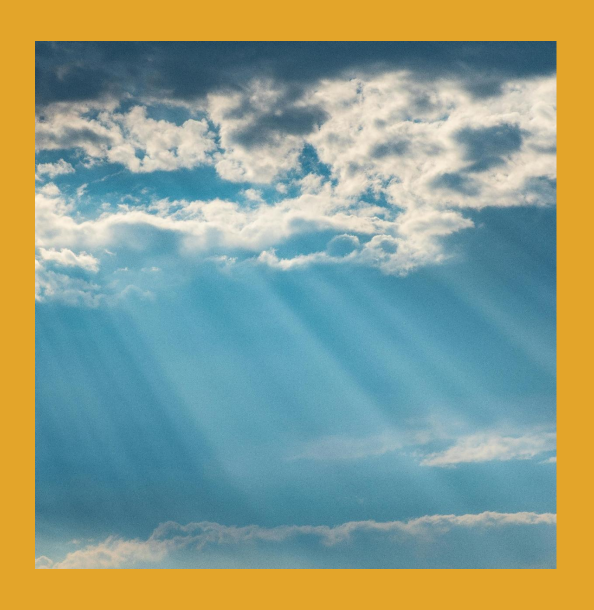
THE RASH

?אמרו רבותינו: וכי נחש ממית או מחיה

אלא בזמן שהיו ישראל מסתכלין כלפי מעלה, ומשעבדין את לבם לאביהם שבשמים, היו מתרפאים. ואם לאו, היו נמוקים.

Our sages taught: "Do snakes kill or heal?

Rather, when Jews looked to the Heavens, thus submitting their hearts to their Heavenly Father, they would be healed. Otherwise, they disintegrated."



Moses hung a copper snake to draw eyes upward toward the heavens, inspiring repentance.

Moses chose to hang a snake because it represents both G-d's instrument of punishment and His power to heal.



#### TEXT 2A

Daas Zekeinim, Numbers 21:8

#### "עשה לך שרף".

לכך צוה הקדוש ברוך הוא לעשות נחש ולא דבר אחר, כדי להגדיל נסיו ונפלאותיו. שהוא מכה באזמל ומרפא באזמל. בנחש הכה, ובנחש מרפא.

"Make yourself a snake:"

G-d instructed Moses to fashion a snake rather than something else to magnify his miracles and wonders. He healed them with the very knife He used to strike them. He struck them with a snake and healed them with a snake.

The serpent represents **ego** and the fall from Divine oneness, but when viewed correctly, it also points the way back to oneness with G-d.



#### **OPTIONAL**

#### TEXT 2B

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Likutei Torah, Numbers 62A וזהו ענין נחש הנחשת שהיה צריך להשימו על הנס, שהיה צריך לה להגבהת הנחש למעלה ומסתכלים כלפי מעלה. כלומר, שלא יחשוב שהנחש נפרד, אם כן הוא רע ממש ונשאר רע. אבל כשיחשוב את הנחש בהגבהתו למעלה בשרשו שאינו נפרד מאתו יתברך.

The purpose of placing the copper snake on a pole was to raise the snake so Jews would look upward. To look down means to perceive the snake's influence as utterly differentiated from G-d with no hope of reconnecting. However, when the snake is raised, we realize that the snake is also part of G-d. It is not truly separated [thus neither are its victims—us].

# TEXT 3A

Talmud, Avodah Zara 44a

# "צְעֵּיה לָךּ שָׂרָף". לָדָּ, מִשֶּׁלָדָּ.

"Make yourself a serpent." "Yourself" means from your funds.



Why was Moses responsible for covering the cost of healing the people? After all, they were the ones who had sinned, not him.

#### TEXT 3B

Rabbi Chaim ibn Atar, Or Hachayim, Numbers 21:8

# "עשה לך שרף". הרי הוא אומר לך משלך . . . וצריך לדעת, למה צוה ה' כן?

"Make yourself a serpent:" The word "yourself" means from your pocket. . . . What is the reason for this instruction?

### TEXT 4

Rashi, Numbers 21:7

# "ויתפלל משה". מכאן למי שמבקשים ממנו מחילה, שלא יהא אכזרי מלמחול.

"And Moses prayed." From this, we infer that when asked to forgive, do not be cruel in forgiveness.

Why does Rashi choose this story—to the exclusion of others—to teach us to forgive when asked?



#### TEXT 5A

Genesis 20:1-4, 9-10, 14, 17-18

- א. וַיִּסַע מִשָּׁם אַרְרָהָם אַרְצָה הַנֶּגֶב, וַיִּשֶׁב בֵּין קְדֵשׁ וּבֵין שׁוּר, וַיָּגֶר בִּגְרָר.
- ב. וַיּאמֶר אַבְרָהָם אֶל שָּׁרָה אִשְׁתּוֹ אֲחֹתִי הִיא, וַיִּשְׁלַח אֲבִימֶלֶךְ מֶלֶךְ גְרָר וַיִּקַח אֶת שָׂרָה.
- ג. וַיָבא אֱלקִים אֶל אֲבִימֶלֶךְ בַּחְלוֹם הַלְיִלָה, וַיֹּאמֶר לוֹ: הִנְךְ מֵת עַל הָאִשָּׁה אֲשֶׁר לָקַחְתָּ, וְהִיא בְּעֵלַת בָּעַל.
- ד. וַאֲבִימֶלֶךְ לֹא קַרַב אֵלֶיהָ, וַיּאמַר: אֲ-דֹנָי הָגוֹי גַם צַדִיק תַּהָרֹג . . .
- ט. וַיִּקְרָא אֲבִימֶלֶךְ לְאַבְרָהָם, וַיּאֹמֶר לוֹ: מֶה עָשִׁיתָ לָנוּ וּמֶה חָטָאתִי לָךְ, כִּי הֵבֵאתָ עָלַי וְעַל מַמְלַכְתִּי חֲטָאָה גְדֹלָה, מַעֲשִׂים אֲשֶׁר לֹא יֵעֲשׁוּ עֲשִׂיתַ עִמֶּדִי.

- 1. Abraham traveled from there to the land of the south, dwelt between Kadesh and Shur, and sojourned in Gerar.
- 2. And about Sarah, his wife, Abraham said, "She is my sister." And Abimelech, the king of Gerar, sent [for] and took Sarah."
- 3. And G-d came to Abimelech in a dream of the night and said to him, "Behold, you are going to die because of the woman you have taken, for she is a married woman."
- 4. And Abimelech had not approached her, and he said, "G-d, will You kill even a righteous nation?"...
- 9. And Abimelech summoned Abraham and said, "What have you done to us, and what sin have I committed against you, that you brought upon me and my kingdom a great sin? Deeds that are not done, you have done to me."

#### TEXT 5A

Genesis 20:1-4, 9-10, 14, 17-18

- אי. וַיּאמֶר אֲבִימֶלֶךְ אֶל אַבְרָהָם: מָה רָאִיתָ כִּי עַשִׂיתָ אֶת הַדְבַר הֹזֶה . . .
- יד. וַיִּקָח אֲבִימֶלֶךְ צאׁן וּבָקָר וַעְבָדִים וּשְׁפָחֹת וַיִּמֵן לְאַבְרָהָם, וַיָשֶׁב לוֹ אֵת שַׂרָה אִשְׁתּוֹ . . .
- יז. וַיִּתְפַּלֵל אַבְרָהָם אֶל הָאֱלֹקִים, וַיִּרְפָּא אֱלֹקִים אֶת אֲבִימֶלֶךְ וְאֶת אִשְׁתּוֹ וְאַמְהֹתָיו וַיֵּלְדוּ.
- יח. כִּי עָצֹר עָצַר ה' בְּעַד כָּל רֶחֶם לְבֵית אַבִימֶלֶךְ, עַל דְבַר שָׂרָה אֵשֶׁת אַבְרָהָם.

- 10. And Abimelech said to Abraham, "What did you see, that you did this thing?". . .
- 14. And Abimelech took flocks of cattle, menservants, and maidservants, and gave them to Abraham, and he returned his wife Sarah to him. . . .
- 17. And Abraham prayed to G-d, and G-d healed Abimelech and his wife and handmaids, and they gave birth.
- 18. For G-d had closed every womb of Abimelech's household because of Sarah, Abraham's wife.



Abraham prayed for Abimelech despite his cruel actions toward him.

#### TEXT 5B

Talmud, Baba Kama 92A וּמְנֵין שֶׁלֹא יְהֵא הַמּוֹחֵל אַכְזְרִי? שֶׁנָאֶמֵר: "וַיִּתְפַּלֵל אַבְרָהָם אֶל הָאֱלֹקִים, וַיִּרְפָּא אֶלֹקִים אֶת אֲבִימֶלֶּךְ" (בְּרֵאשִׁית כ, יז).

How do we know it is cruel to withhold forgiveness [if asked]?

It is stated, "And Abraham prayed to G-d, and G-d healed Abimelech" (Genesis 20:17).

#### TEXT 6A

The Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneerson, Likutei Sichot 28, pp. 141-142 מחילה קען זיין אויף כמה אופנים, ומהם:

- י איינער איז מוחל דעם צווייטן דעם חטא וואס ער איז באגאנגען קעגן אים בכדי דער צווייטער זאל ניט נענש ווערן.
- ער איז אים מוחל ניט נאר ווייל ער איז אים פארהיטן פון אן עונש, נאר ער ער וויל אים פארהיטן פון בלבו.
- ס'איז א מחילה בלב שלם באופן אז ער איז אינגאנצן נתפייס געווארן. דער נמחל איז "מרוצה וחביב לפניו כקודם החטא".

בסגנון אחר קצת:

י אין דעם ערשטן אופן איז ער מוחל יענעמס חטא, וואס האט פוגע געווען דעם מוחל.

There are many degrees of forgiveness. Among them:

- •Pardoning an individual's transgression to shield the offender from punishment.
- •Exonerating the offender, not just to shield the offender but because the pardoner bears no ill will.
- •Forgiving with a complete heart in a state of complete pacification. The forgiven party achieves the same level of friendship and love with the forgiver from before they committed the offense.

Another way to define these three types of forgiveness:

- •Forgiving the act of offense.
- •Forgiving the person who offended.

#### TEXT 6A

The Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneerson, Likutei Sichot 28, pp. 141–142

- אין דעם צווייטן אופן איז ער מוחל דעם מענטשן וואס האט זיך פארזינדיקט.
- י אין דעם דריטן אופן, אויך עוקר החטא מעיקרו, ס׳בלייבט ניט קיין רושם כלל.

און די נפקא מינא בפועל צווישן זיי איז:

בשעת ער איז אויסן בלויז אז יענער זאל ניט נענש ווערן צוליב דעם באגאנגענעם חטא, איז ער במחילתו זיך משתדל נאר אויף וויפל דאס איז נוגע דעם עונש אויף'ן צווייטן דורך דעם חטא פרטי.

אבער באופן הב', ובפרט ווען די מחילה איז בלב שלם, איז אים נוגע די טובה פון דעם צווייטן, איז די מחילה באופן אז ער לייגט זיך אין דעם אריין ביתר שאת, ביז צו פועל זיין אז דער צווייטער זאל זיין (ווערן) אינגאנצן כדבעי. ביז אזוי ווי איידער ער איז באגאנגען די עוולה (כלפי אים), "כקודם החטא". •Erasing every trace of the offense as if it never occurred.

The practical difference between these:

In the first degree, the pardoner only exerts themselves to the extent that shields the offender from punishment for that specific offense.

In the second, and certainly in the third, in which the pardon is with a complete heart and the pardoner seeks the welfare of the forgiven party, the pardoner invests themselves. The pardoner makes every effort to rehabilitate the forgiven party until they become as righteous as they were before committing the offense.

#### THREE TYPES OF FORGIVENESS

- 1. Forgiving the act of offense. → ABRAHAM
- 2. Forgiving the person who offended.
- 3. Erasing every trace of the offense as → MOSES if it never occurred.

Abraham forgave and moved on once the problem was alleviated, while Moses forgave with deep investment, actively helping the people heal and reconnect with G-d.



#### TEXT 6B

The Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneerson, Ibid. בא אברהם שטייט "ויתפלל אברהם אל האלקים וירפא אלקים את אבימלך גו' וילדו ..." (בראשית כ, יז). די תפילה ובקשת אברהם איז געווען בנוגע רפואתו של אבימלך כו', אז עס זאל אראפגענומען ווערן דער עונש וואס איז געקומען אויף אבימלך ובני ביתו.

בפרשתנו שטייט ... "ויתפלל משה ... בעד העם" (במדבר כ, ז). אים איז געווען נוגע דער מצב פון דעם עם, ער איז געווען אויסן ניט בלויז עס זאל בטל ווערן דער עונש (פון די נחשים כו"), נאר אז עס זאל נתתקן ווערן דער מצב פון דעם עם.

The Torah says about Abraham, "And Abraham prayed to G-d, and G-d healed Abimelech" (Genesis 20:17). Abraham's concern was limited to asking G-d to heal Abimelech and the others and spare Abimelech and his household from punishment.

In our Torah portion, it is stated . . . "And Moses prayed to G-d . . . on behalf of the nation: (Numbers 21:7). He cared about the condition of the people. His concern wasn't limited to stopping the punishment of serpents. He sought to heal their spiritual malaise.

#### TEXT 6B

The Rebbe, Rabbi Menachem Mendel Schneerson, Ibid. און דערפאר איז דער פסוק ממשיך, אז אויף דעם איז געקומען דער ענטפער פון דעם אויבערשטן "עשה לך שרף" (במדבר כ, ח). "לך" לויט פשוטו של מקרא מיינט "משלך" (על דרך ווי רש"י טייטשט בא "עשה לך שתי חצוצרות כסף" (במדבר י, ב)). ולכאורה, וויבאלד אז דאס איז נוגע צו אידן, וואס "דברו בה" ובמשה", וואלט דאך מער מתאים געווען אז דער שרף זאל זיין דוקא משלהם, משל ציבור?

נאר דערמיט האט דער אויבערשטער אנגעוויזן משה'ן אז ער זאל טאן אין אן אופן אנגעוויזן משלך") אז ס'זאל זיין ניכר אז ס'איז אים נוגע די זאך.

וואס באווייזט אז ער איז אין דעם מצידם . . . . אויף פועל'ן די רפואה פון אידן.

This is why the Torah relates G-d's response to Moses, "Make yourself a snake" (Numbers 21:8). When the Torah says, "yourself," the literal meaning is from your means. This is how Rashi explained the passage, "Make yourself two silver trumpets" (Numbers 10:2). If the copper snake concerned the Jews who spoke against G-d and Moses, it would seem more appropriate for them—the communal fund—to pay for it.

By instructing Moses to pay for it, G-d directed him to help them in a manner that showed how much he cared (yourself, from your funds). This would prove that Moses was in it for them . . . to heal their spiritual malaise.



Rashi chose Moses to model forgiveness because he forgave wholeheartedly, caring deeply for the people and doing everything he could to help them.

The Torah expects us to forgive others as Moses forgave the Jewish people.



#### TEXT 7

Maimonides, Mishneh Torah, Laws of Teshuvah 2:10 אסור לאדם להיות אכזרי ולא יתפייס, אלא יהא נוח לרצות וקשה לכעוס. ובשעה שמבקש ממנו החוטא למחול, מוחל בלב שלם ובנפש חפיצה, ואפילו הצר לו וחטא לו הרבה, לא יקום ולא יטור. וזהו דרכם של זרע ישראל ולבם הנכון.

Jews are forbidden to be cruel and refuse reconciliation. Instead, we should be easy to appease and difficult to anger. When an offender asks for forgiveness, we must forgive with a complete heart and willing soul. Even if the offender harmed and offended us greatly, we must neither avenge nor resent.

This is the proper disposition of the Jewish people.



Ego fuels resentment by clinging to control and separateness, but true forgiveness comes from humility and surrendering to oneness with G-d.

## **TEXT 8A**

*Midrash,* Shemot Rabah *30:9*  כתיב: "מגיד דבריו ליעקב . . . חוקיו ומשפטיו לישראל" (תהלים קמז, יט) . . . לפי שאין מדותיו של הקדוש ברוך הוא כמדת בשר ודם. מדת בשר ודם, מורה לאחרים לעשות והוא אינו עושה כלום. הקדוש ברוך הוא אינו כן, אלא מה שהוא עושה, הוא אומר לישראל לעשות ולשמור.

The Psalmist writes, "He speaks His words to Jacob. . . His decrees and laws to Israel" (Psalms 147:19).

G-d does not treat us as a human would. A human king instructs others to do something while he does nothing. G-d is not like that. What He does, He tells Israel to do and observe.

G-d sets an example for us and forgives us as soon as we ask, empowering us to forgive others in the same way.



#### TEXT 8B

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Tanya, Igeret Hateshuvah, Chapter 11 האמונה והבטחון להיות נכון לבו בטוח בה', "כי חפץ חסד הוא" (מיכה ז, יח) וחנון ורחום ורב לסלוח תיכף ומיד שמבקש מחילה וסליחה מאתו יתברך, בלי שום ספק וספק ספיקא בעולם . . .

והרי אפילו במידת בשר ודם כן, שצריך האדם למחול תיכף ומיד שמבקשים ממנו מחילה ולא יהא אכזרי מלמחול, ואפילו בקוטע יד חבירו, כדאיתא בגמרא בסוף פרק ח' דבבא קמא. ואם ביקש ממנו שלוש פעמים ולא מחל לו, שוב אין צריך לבקש ממנו . . . ובמידת הקדוש ברוך הוא על אחת כמה וכמה לאין קץ. With faith and confidence, our hearts are firm and sure in G-d, "For He delights in kindness" (Michah 7:18). G-d is gracious, merciful, and abundantly forgiving the instant we seek it. Of this, there is no shadow of doubt.

This is even expected from humans. As soon as we are asked, we are obligated to forgive and not be cruel in forgiveness. This is even so when one chops off another's hand, as the Talmud states in the eighth chapter of Baba Kama (p. 92a). And if we are asked three times, the offender is exempt from asking us again. . . . [If this is expected of us] how much infinitely more so is this expected of G-d.

#### TEXT 8B

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Tanya, Igeret Hateshuvah, Chapter 11 ומה שמשבחים ומברכים את ה': "חנון
המרבה לסלוח", "המרבה" דייקא . . .
דהיינו שבמידת בשר ודם, אם יחטא איש
לאיש וביקש ממנו מחילה ומחל לו ואחר
כך חזר לסורו, קשה מאד שימחול לו שנית,
ומכל שכן בשלישית ורביעית.

אבל במידת הקדוש ברוך הוא, אין הפרש בין פעם אחת לאלף פעמים. כי המחילה היא ממידת הרחמים, ומידותיו הקדושות אינן בבחינת גבול ותכלית אלא בבחינת אין סוף . . . ולגבי בחינת אין סוף אין הפרש כלל בין מספר קטן לגדול . . .

We praise G-d as the gracious one who pardons abundantly. . . . If someone harms us and we forgive them, it is very difficult to forgive them if they hurt us again. How much more so the third and fourth time.

Concerning G-d, there is no difference between one time and a thousand times. Forgiveness comes from the Divine attribute of compassion, and Divine attributes are not subject to limitation. They are without end. . . . Compared to infinity, there is no difference between a small and large number.

G-d, therefore, forgives our iniquities year by year. . . . Similarly, we recite thrice daily, "Blessed are you, G-d, the gracious one who pardons abundantly". . . . We do this every day forever.

#### WHEN MUST WE FORGIVE, AND WHEN ARE WE EXEMPT?

- a) It is obligatory to forgive if the offending party seeks us out, appeases us, and begs forgiveness.
- b) If there is a concern that forgiving them will lead to continued harm, we are not required to forgive.
- If we continue to suffer from the original offense, we are not required to forgive.

Nevertheless, the humble approach is to forgive.

#### TEXT 9A

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Shulchan Aruch Harav, Orach Chayim, 606:1-4 ואפילו לא הקניטו אלא בדברים, צריך לילך ולפייסו ולבקש ממנו שימחול לו . . . ובשעת בקשת מחילה צריך לפרט החטא שחטא לחבירו. ואם חבירו מתבייש בזה לא יפרט החטא . . . .

ואם אינו מתפייס בפעם ראשון, יחזור וילך לפייסו פעם שנית במין ריצוי אחר, ואם לא נתפייס יחזור וילך פעם שלישית לפייסו במין ריצוי אחר. ואם לא נתפייס בפעם השלישית שוב אין זקוק לו . . . .

המוחל לא יהיה אכזרי מלמחול, אלא ימחול לו מיד. אלא אם כן . . . שחושש שלא יבא לו לעצמו איזה רעה על ידי שימחול לו, דאז אינו צריך למחול לו, דחייו קודמין לחיי חבירו.

Even if we verbally offend another, we must go to them, appease them, and seek their forgiveness. . . . When we ask for forgiveness, we must specify the offense we committed unless this would embarrass the injured party. . . .

If the injured party is not appeased the first time, we must return and use a different approach to appease them a second time. If they are still not appeased, we must return and use a third approach to appease them. If the injured party is still not appeased, we are not obligated to try again. . . .

The injured party should not be cruel in forgiveness. Instead, they should forgive immediately. Unless . . . they are concerned they might be harmed by the forgiveness. In such cases, they are not required to forgive because their welfare takes precedence.

### TEXT 9A

Rabbi Shneur Zalman of Liadi, Shulchan Aruch Harav, Orach Chayim, 606:1-4 ואם הוציא עליו שם רע אינו צריך למחול לו בכל ענין, אפילו אם יבקש ממנו כמה פעמים. משום דאפשר שיש בני אדם ששמעו הוצאת הלעז עליו ולא שמעו הפיוס, וידמה להם שאפשר שהלעז הוא אמת ולא יצא עדיין אדם זה נקי מחשד.

> ומכל מקום, מדת ענוה למחול אפילו בהוצאת שם רע.

If the offense was slander, the injured party is not obligated to forgive, even if asked many times. This is because it is possible that some heard the slander and did not hear about the appearament. They will believe the slander and the injured party will not have relief.

Nevertheless, even in such cases, it is the humble way to forgive.



The Alter Rebbe teaches that true wholeness and forgiveness come from rejecting ego and embracing oneness with G-d.

#### **KEY POINTS**

- 1. The lowest degree of forgiveness is to forgive to spare the offender from punishment.
- 2. The highest degree is to forgive because you love them, care for them, and will do anything to help them.
- 3. This is a very high bar, but we are empowered by knowing that G-d forgives us this way.
- 4. There are circumstances under which Jewish law does not mandate forgiveness. However, it is the Jewish way and the way of the humble (with few exceptions) to forgive, even in such circumstances.
- 5. The way of the humble is to perceive the world in a state of oneness with G-d. Quarrels are only possible between us and others. If we are part of G-d's oneness, there is no otherness and there can be no quarrels.

